
1 

 

教皇レオ十四世 

使徒的書簡 

 

未来を生み出す忠実 

――第二バチカン公会議『司祭の養成に関する教令』『司祭の役務と生活に関する教令』

公布 60周年にあたって 

 

Lettera Apostolica 

Una fedeltà che genera futuro 

del santo padre Leone XIV 

in occasione del LX anniversario 

dei Decreti Conciliari Optatam Totius e Presbyterorum ordinis 

 

 

目次 

 

忠実と奉仕 

忠実と兄弟愛 

忠実とシノダリティ 

忠実と使命 

忠実と未来 

 

注 

 

  



2 

 

１ 未来を生み出す忠実は、現代においても司祭に求められているものです。それは、使徒

的使命を忍耐強く果たすことが、役務の将来について自問し、他の人々が司祭召命の喜びを

感じる助けとなる可能性をわたしたちに与えるからです。この聖年に記念する第二バチカン

公会議閉会 60 周年は、それぞれ 1965 年 10 月 28 日と 12 月 7 日に公布された『司祭の養

成に関する教令』（Optatam totius）と『司祭の役務と生活に関する教令』（Presbyterorum 

Ordinis）の教えを思い起こすことによって、この豊かな忠実のたまものをあらためて考察

する機会を与えてくれます。この 2つの教令は、すべての民族のための一致のしるしまた手

段となるように招かれ、自らを刷新するように促されている教会の一つの息吹から生まれ

ました。教会は、「期待される全教会の刷新がキリストの精神に生かされた司祭の役務に大

きく依存している」（1）ことを自覚するからです。 

 

２ わたしたちは単に文書の記念を行うのではありません。実際、これら 2 つの文書はと

もに、歴史の中を旅する神の民としての教会理解を堅固な基盤としています。そしてそれら

は、司牧的役務の本性と使命とそのための準備に関する考察の里程標であり、時をへてもな

おみずみずしい新鮮さと現代的意味を保っています。それゆえわたしは、この 2つの文書を

キリスト教共同体の中で読み、とくに神学校と、叙階された役務者の準備と養成を行うあら

ゆる場で研究し続けてくださることをお願いします。 

 

３ 叙階の秘跡に関する教会の教理的伝統の流れの中にしっかりと位置づけられた『司祭

の養成に関する教令』と『司祭の役務と生活に関する教令』は、役務としての祭司職に関す

る考察に公会議の関心を促し、司祭職に関する公会議の配慮を際立たせました。これらの文

書の目的は、公会議が推進した刷新に従って将来の司祭を養成するために必要な前提を発展

させることでした。そのために、役務的なアイデンティティを保ちながら、同時に、健全な

教理の発展を踏まえてこれまでの考察を統合する新たな観点を明らかにする必要がありま

した（2）。それゆえ、これらの教令が全教会に与えた命令を受け止めるようにという呼びか

けにこたえながら、それらを生き生きと思い起こすことが必要です。この命令とは、すべて

の信者と彼らの奉仕ととともに、キリストのみ心に従って宣教的な弟子となるために、根源

――すなわち、キリストと教会とのきずな――から力をくみ取りながら、つねに、また日々、

司祭職を強めることです。 

 

４ 同時に、公会議から 60 年が経過する中で、人類はさまざまな変化を経験しましたし、

今も経験しています。これらの変化は、これまでの歩みをたえず検証し、公会議の教えを守

備一貫したしかたで現実化することを求めています。また、教会はこの間、聖霊に導かれて、

シノドス的かつ宣教的な形式に従って教会の交わり的な性格に関する公会議の教理を発展

させてきました（3）。このような意図で、わたしはこの使徒的書簡を神の民全体に向けて書

き送ります。それは、第二バチカン公会議による偉大な現代化のわざを継続しながら、主が



3 

 

現代の教会に求めるものに照らして叙階された奉仕職のアイデンティティと機能をともに

再考するためです。わたしは〈忠実〉のレンズを通してこのことを行うことを提案します。

〈忠実〉は、神の〈恵み〉であるとともに、主イエスの呼びかけに喜びをもってこたえるた

めの絶えざる〈回心〉の歩みでもあります。わたしはすべての司祭の皆様に対して、そのあ

かしと献身のゆえに感謝したいと思います。彼らは世界のあらゆるところでいのちをささげ、

感謝の祭儀の中でキリストのいけにえを記念し、みことばをのべ伝え、罪人をゆるし、兄弟

姉妹のために日々惜しみなく自らをささげ、交わりと一致に奉仕し、とくに苦しむ人、困窮

のうちにある人々をケアしているからです。 

 

忠実と奉仕 

５ 教会におけるあらゆる召命はキリストとの個人的な出会いから生まれます。キリストは

「人生に新しい展望と決定的な方向づけを与えるからです」（4）。あらゆる決意や、個人的

な善意や、奉仕の前にあるのは、師であるかたが呼びかける声です。「わたしについて来な

さい」（マコ 1  17）。いのちの主はわたしたちを知っており、その愛のまなざしでわたした

ちの心を照らします（マコ 10  21）。それは単なる内なる声ではなく、霊的な促しです。こ

の促しは、しばしば主の他の弟子の模範を通じてわたしたちに届き、勇気をもって人生の選

択を行うことによって形をとります。とくに試練や誘惑のときに、召命への忠実は、わたし

たちが主の声を忘れず、わたしたちを愛し、選び、招かれた主の声の響きを情熱をもって思

い起こすことができ、聖霊のいのちに通じた人々の不可欠な同伴に身をゆだねるときに、強

められます。みことばの響きは、時をへて、キリストとの内的一致の原理となります。この

ような一致は使徒的生活の中で根本的かつ不可欠です。 

 

６ 叙階された役務への招きは神からの自由で無償のたまものです。実際、召命は主から強

制されるものではありません。むしろそれは、自らの人生にとっての救いと自由の計画の愛

をこめた提案です。わたしたちはこの提案を、わたしたちの人生の中心がイエスであること

を神の恵みによって認めるときに、受け入れます。こうして叙階された役務への召命は、神

への、それゆえ聖なる神の民への自己奉献として成長します。教会全体は、希望と感謝に満

ちた心でこのたまもののために祈り、それを賛美します。教皇ベネディクト十六世が司祭年

の終わりに次のように述べたとおりです。「わたしたちは、神がこれほどまでにわたしたち

に近づいてくださることをあらためて喜びたいと望みました。神がご自身をわたしたちの

弱さにゆだねてくださることを、日々わたしたちを導き、支えてくださることを、あらため

て感謝したいと望みました。そこからわたしたちは、若者たちにこの召命をあらためて示し

たいと望みました。神のために、神とともに行う、この奉仕の交わりは存在します。それば

かりか、神はわたしたちが『はい』とこたえるのを期待しておられます」（5）。 

 

７ あらゆる召命は御父のたまものです。このたまものは、継続的な回心のダイナミズムの



4 

 

中で忠実に守られることを求めます。自らの召命への忠実は、神のことばに耳を傾けること、

秘跡――とくに聖体のいけにえ――を祝うこと、福音をのべ伝えること、もっとも小さい者

に近づくこと、司祭どうしの兄弟愛、主と出会うための卓越した場としての祈りから水をく

むことを通じて、日々、築き上げられます。司祭は毎日、自らの「はい」を更新するために、

ガリラヤ湖――そこでイエスはペトロに「あなたは〔……〕わたしを愛しているか」（ヨハ

21  15 〔聖書会会共同〕〕）と尋ねました――に戻るかのように思われます（6）。『司祭の養

成に関する教令』が司祭養成に関して指示していることをこの意味で理解することができま

す。教令は、司祭養成が神学校の時期で終わることを望まず（同 22 参照）、人間的 霊的 

知的 司牧的な絶えざる刷新のダイナミズムとなるべき、継続的な生涯養成への道を開きま

した。 

 

８ そのため、すべての司祭は、叙階の秘跡によって与えられた神のたまものを（二テモ 1  

6 参照）生き生きと保つために、自らの養成をつねに心がけるように招かれます。それゆえ、

召命への忠実は、静的なものでも閉鎖的なものでもなく、与えられた召命を強め、成熟させ

る、日々の回心の歩みです。このような観点から、2024 年 2 月 6日から 10日までバチカン

で開催された司祭の生涯養成のための会議のような取り組みを推進するのは適切です。この

会議には 800 名以上の生涯養成担当者が 80 か国から参加しました。生涯養成は、知的努力

や司牧的な現代化である以前に、共通の歩みにおいて自らの召命を生き生きと思い起こし、

絶えず現代化することです。 

 

９ 召命を受け、最初の養成を受けたときから、歩みのすばらしさと堅実さは〈キリストへ

の信従〉（sequela Christi）によって守られます。実際、すべての司牧者は、自分の群れの指

導に従事する前から、自分が兄弟姉妹と同じように、師であるかたの同じ弟子であることを

絶えず思い起こさなければなりません。なぜなら、「司祭は、人生全体を通してつねに『キ

リストの弟子』であり、たえず自分自身がキリストにかたどられていくことを切望」（7）す

るからです。従順に従うことと忠実な弟子であることの、このような関係のみが、人生が混

乱をもたらすことがあっても、思いと心を正しい方向へと保つことができるのです。 

 

10 最近の数十年間に、聖職者による虐待が引き起こした教会への信頼の危機は、わたした

ちを恥辱で満たし、わたしたちをへりくだりへと招きました。それは司祭の全人的な養成の

緊急の必要性をわたしたちにますます自覚させてくれました。司祭の全人的な養成は、堅固

な霊的生活とともに、司祭候補者の人間的成長と成熟を保障するものです。 

 

11 司祭養成というテーマは、叙階から数年後ないし、場合によって数十年後に、司祭をや

める人がいるという現象に対処するうえで、中心的なものとなります。実際、この悲しむべ

き現実を、法的な観点からのみ解釈してはなりません。むしろこの現実は、これらの兄弟の



5 

 

歩んだ道と、そのような決断へと彼らを導いた多くの理由に注意深く共感をもって目を向け

ることを要求します。そして、わたしたちがとるべき対応は、何よりもまず、養成の刷新へ

の取り組みです。養成の目的は、「人格と心と知性と自由の全体をかかわらせ、よい羊飼い

の姿へとそれを形づくる、主と親しむ歩み」（8）だからです。 

 

12 したがって、「神学校は、どのような様式で考えられるにせよ、愛情の学びやでなけれ

ばなりません。〔……〕わたしたちは、愛すること、それもイエスのように愛することを学

ぶ必要があります」。それゆえわたしは神学生の皆様にお願いします。生活のあらゆる側面

にかかわるさまざまな動機づけに内面的に取り組んでください。「実際、皆様が捨てるべき

ものは何もありません。むしろ、すべてを一粒の麦の論理によって受け入れ、造り変えなけ

ればなりません。幸福な人間、また、司祭となり、皆様に近づくすべての人にとってキリス

トと出会う障害ではなく 『橋』となるに至るまで」（9）。人間的に成熟し、霊的に堅固な司

祭と奉献生活者のみが、すなわち、人間的次元と霊的次元が適切に統合され、それゆえ、す

べての人と真実な関係をもつことができる者だけが、独身の誓約を引き受け、信頼のできる

しかたで復活したかたの福音をのべ伝えることができるのです。 

 

13 それゆえ、絶えざる回心と新たな忠実の歩みの中で〈召命を守り、成長させる〉ことが

必要です。それは単なる個人的な道ではなく、わたしたちに互いに対して配慮することを求

めます。このダイナミズムはつねに新たに恵みのわざです。恵みはわたしたちの脆弱な人間

性に手を差し伸べ、ナルシシズムと利己主義からそれをいやします。わたしたちは信仰と希

望と愛によって、日々、主に全き信頼を置きながら、キリストに従うように招かれています。

実際、司祭の心の中で自己満足への誘惑が傾聴と奉仕の論理に道を譲らないかぎり、交わり

とシノダリティと宣教は実現できません。教皇ベネディクト十六世が次のように強調したと

おりです。「司祭はキリストのしもべです。すなわち、その存在においてキリストに倣うもの

に造り変えられた司祭の生活は、本質的に関係的な性格をとります。司祭は、キリスト 『の

うちに』、キリスト 『によって』、キリスト 『とともに』、人々に仕えます。司祭はキリストに

属する者であるがゆえに、徹底的に人々に仕えるのです。司祭は人々の救いと幸福と真の自

由のための奉仕者です。そのために司祭は、少しずつキリストのみ旨を自分のものとしなが

ら、祈りのうちに、すなわち、キリストの 『心に心からとどまる』ことによって成長します」

（10）。 

 

忠実と兄弟愛 

14 第二バチカン公会議は、司祭の特別な奉仕を、洗礼を受けたすべての人の同じ尊厳と兄

弟愛のうちに位置づけました。『司祭の役務と生活に関する教令』が次のように述べるとお

りです。「新約の祭司は、叙階の秘跡の効力によって、神の民の中でまた神の民のために、

父としてまた教師として、必要できわめて優れた役務を果たさなければならないが、同時に、



6 

 

他のすべてのキリスト信者と一緒に主の弟子であり、招く神の恵みによって、神の国に参与

する者である。すなわち、洗礼の水において新たに生まれたすべての者とともに、司祭は、

その建設がすべての人々にゆだねられているキリストの唯一の同じからだの成員として、兄

弟たちの中の兄弟である」（11）。公会議は、洗礼に根ざし、神の民全体を一つに結びつける

この根本的な兄弟愛の中で、叙階の秘跡そのものを基盤とした、叙階された役務者の間の兄

弟としての特別なきずなに光を当てました。「叙階によって司祭団に加えられた司祭は、皆

互いに秘跡に基づく兄弟愛によって親密に結ばれている。しかし、固有の司教のもとで教区

への奉仕に献身している司祭たちは、その教区において、特別な方法で唯一の司祭団を形成

する。 〔……〕それゆえ、〔……〕この司祭団の各成員は使徒的愛、奉仕職、そして兄弟愛と

いう特別のきずなで、他の成員と結ばれている」（12）。それゆえ、司祭の兄弟愛は、実現す

べき務めである以前に、叙階の恵みに備わるたまものです。このたまものがわたしたちに先

立つことを認識しなければなりません。それは善意や集団的な努力のみによって築かれるも

のではなく、恵みそのもののたまものです。恵みは、わたしたちを司教の奉仕職にあずから

せ、司教と、兄弟である司祭との交わりのうちで実現されるのです。 

 

15 しかし、だからこそ、司祭は〈兄弟愛の恵みにこたえる〉ように招かれます。このこと

は、洗礼の恵みだけでなく、叙階の恵みによって司祭たちに期待される生活によって示され、

承認されなければなりません。交わりへの忠実は、第一に、宣教活動、すなわち福音宣教活

動と相容れない、個人主義への誘惑を克服することを意味します。宣教活動はつねに教会全

体のために行われるからです。第二バチカン公会議が司祭についてほとんどつねに複数形で

述べているのは偶然ではありません。いかなる司牧者も独りでは存在しません。主ご自身が

「十二人を任命し、使徒と名付けられた」のは、 「彼らを自分のそばに置くため」（マコ 3 

14）でした。これは、イエス キリストと、そのからだである教会との交わりから切り離さ

れた奉仕職は存在しえないことを意味します。教会の一致が「父と子と聖霊の一致」（13）

に由来することを自覚しながら、叙階された役務のこの関係的 交わり的な次元をますます

目に見えるものとすることは、とくに戦争と分裂と不和を特徴とする世界の中で、今後の主

要な課題の一つです。 

 

16 それゆえ、司祭の兄弟愛を、役務者のアイデンティティの構成的な要素とみなさなけれ

ばなりません （14）。それは単なる理想やスローガンではなく、新たな力をもって取り組む

べき側面です。その意味で、『司祭の役務と生活に関する教令』（同 8参照）の指示を適用す

ることによって多くのことがなされてきましたが、課題にとどまっていることも多くありま

す。たとえば、貧しい小教区で活動する司祭と、裕福な共同体で奉仕活動を行う司祭の間の

経済的な平等化です。さらに、相当な数の国と教区において、病気や高齢に対する必要な保

障が今なお確保されていないことも指摘しなければなりません。互いに対する配慮、とくに

一人で生活する孤立した兄弟や、病気や高齢の兄弟に対する関心は、わたしたちにゆだねら



7 

 

れた民への関心に比べて重要でないと考えてはなりません。これは最近の聖年の機会にわた

しが司祭に勧めた根本的な点の一つです。「実際、何よりもまず、わたしたちの間で現実の心

からの兄弟愛が根づいていないなら、どうしてわたしたち役務者が生きた共同体を築く者と

なりうるでしょうか」（15）。 

 

17 多くの現場で――とくに西方教会の現場で――、現代の人々の移動と社会構造の断片

化と結びついた、司祭生活にとっての新たな課題が生じています。これは、司祭が、かつて

司祭職を支えていた、結束力のある宗教的共同体の一部でなくなっていることを意味します。

その結果、司祭は孤独にさらされるようになっています。孤独は、使徒的熱意を弱め、自分

のうちに引きこもる悲しむべき事態を引き起こしかねません。わたしはそのためにも、前任

者たちの指示に従って（16）、すべての部分教会で〈共同生活の可能な形式〉のために投資

し、それを推進する新たな取り組みが生まれることを願います。そうすれば、「司祭が、霊

的および知的生活をはぐくむために、互いに助け合い、役務においてよりふさわしく会働で

き」、「また孤独によって引き起こされる危険を避ける」（17）ことができるようになります。 

 

18 他方で、次のことを忘れてはなりません。すなわち、司祭の交わりは、主が各人の生活

に注がれた個人、カリスマ、あるいはタレントの均一化として規定されてはならないという

ことです。教区司祭において、司教の識別によって、これらのたまものの評価と交わりを守

ることとの間にバランスを見いだせることも重要です。シノダリティの学びやは――こうし

た観点において――、すべての人がさまざまなたまものを一つの総合のうちに受け入れる

ことを内的に成長させる助けとなりえます。このような総合は、福音と教会の教えとに忠実

な司祭職の交わりを堅固なものとします。きわめて脆弱な時代にあって、すべての叙階され

た役務者は、謙遜で具体的な奉仕のうちに形をとる希望を守るために、本質に立ち帰り、

人々の隣人となることによって交わりを生きるように招かれます。このような地平において、

とくにしもべであるキリストに似せて形づくられた終身助祭は、表面的なものにとどまら

ず、身をかがめ、人々に耳を傾け、自分を与える愛の生きたしるしです。会力し、福音への

同じ情熱によって一致し、もっとも貧しい人に注意を向ける司祭と助祭から成る教会の美し

さは、交わりの輝かしいあかしとなります。イエスのことばに従い（ヨハ 13  34－35 参照）、

互いに愛し合うことに根ざしたこのような一致から、キリスト者の告知は信頼性と力を与

えられます。そのため、とくに自分の家庭との交わりのうちに生きる助祭の奉仕職は、知ら

れ、評価され、支えられるべきたまものです。愛に身をささげた人の、控えめであっても本

質的な奉仕は、宣教は偉大なわざによって成し遂げられるのではなく、み国への情熱と福音

への日々の忠実との一致によるのだということを思い起こさせてくれます。 

 

19 交わりへの忠実にとっての幸いで雄弁な模範は、間違いなく、エフェソのキリスト者へ

の手紙の中でアンティオキアの聖イグナツィオが示した模範です。「それゆえあなたがたは



8 

 

監督（司教）の意向に一致してゆくのがよろしいのです――あなたがたは実際そうしておい

でですが。というのはあなたがたの、その名にふさわしい長老団（司祭団）は、神にもふさ

わしいのですが、弦が竪琴に対するように、監督（司教）に調和しているからです。こうし

てあなたがたは心を一つにして、愛のシンフォニーをもって、イエス キリストを歌ってい

るのです。〔……〕それゆえあなたがたには、つねに神にあずかるよう、疵（きず）なき一

致を守るのが有益なのです」（18）。 

 

忠実とシノダリティ 

20 とくにわたしの心にある点に触れたいと思います。『司祭の役務と生活に関する教令』

は、司祭のアイデンティティについて語る際に、何よりもまず司祭職とイエス キリストの

使命のつながりを強調し（同 2参照）、その後、3つの根本的な座標を示します。すなわち、

第一は、司祭を「必要な助け手、助言者」とみなし、それによって兄弟愛と友愛に満ちた関

係を保つ、〈司教との関係〉です（同 7参照）。第二は、秘跡の交わりと〈他の司祭との兄弟

愛〉です。こうして司祭は「同じ働きに向けて」ともに会力し、「唯一の祭司職」を遂行しな

がら、たとえ異なる職務に従事していても、すべての司祭は「一つのこと」のために働きま

す（同 8）。第三は、〈信徒との関係〉です。司祭は信徒の間で、その特別な任務によって、

兄弟の中の兄弟であり、同じ洗礼に基づく尊厳を共有しながら、「信徒とともに働き」、「人

間活動のさまざまな分野における彼らの経験と専門知識を認めなければならない。これは

司祭が信徒とともに、時のしるしを識別できるようになるためである」。司祭はすべての務

めにおいて卓越し、それを自分に集中させるのではなく、「多様な形で信徒に与えられてい

る、目立ったカリスマも控えめなカリスマも、信仰の感覚によって見いだ」（同 9）さなけ

ればなりません。 

 

21 この分野においてなすべきことはまだ多くあります。シノドス的なプロセスの刺激は、

この方向に向けて決定的な歩みを進めるようにという聖霊の強い招きです。それゆえわたし

は「司祭が〔……〕いかなるしかたであれ心を開いて」、わたしたちが今歩んでいる「この

プロセスに参加するように招」（19）きたいという望みをあらためて述べたいと思います。

この意味で世界代表司教会議第 16 回通常総会の第 2会期は、『最終文書』（20）の中で、人

間関係とプロセスの回心を提案しました。すべての部分教会において、司祭がこの文書の方

針に親しみ、教会のシノドス的なスタイルの豊かさを経験できるように、適切な取り組みを

行うことが根本的に重要だと思います。 

 

22 これらすべてのことは、あらゆるレベルにおける、とくに司祭の初期養成と継続養成の

分野における養成上の取り組みを要求します。ますますシノドス的で宣教的なものになろう

とする教会において、司祭の役務の重要性と現代的な意味が失われることはありません。む

しろ、それは自らの固有で特別な任務にますます焦点を当てなければなりません。シノダリ



9 

 

ティ――それは違いを除去するのではなく、むしろそれを評価します――の課題は、未来の

司祭にとっての主要な機会の一つであり続けます。上述の『最終文書』が思い起こさせると

おり、「司祭は人々に寄り添い、すべての人を受け入れて耳を傾け、シノドスの流儀に自ら

を開く、とい姿勢で奉仕するよう求められています」（同 72）。交わりの教会論をいっそう

現実化するためには、司祭の役務が排他的な〈リーダーシップ〉のモデルを乗り越える必要

があります。こうしたモデルは、司牧生活の集中化と、司祭だけにすべての責任をゆだねる

重荷をもたらすからです。むしろ、司祭と助祭と神の民全体の会力のうちに、聖霊が生み出

すさまざまなカリスマの多様性の実りとして、互いに豊かにし合うような、〈より団体的な

指導〉を目指さなければなりません。『福音の喜び』がわたしたちに思い起こさせてくれる

とおり、役務としての祭司職と花婿であるキリストに倣って造り変えられることは、秘跡の

権能と権力を同一視することがあってはなりません。なぜなら、「司祭が、頭であるキリス

ト――すなわち、恵みの源泉――に似せて造り変えられるということは、他のすべての人の

上に置かれ、高い身分に上げられているということを意味しない」（21）からです。 

 

忠実と使命 

23 司祭のアイデンティティは、その〈誰かのための存在であること〉を中心として築き上

げられ、その使命と切り離すことができません。実際、「司祭のアイデンティティを内省的

に自らの内面を探求することによって見いだそうとする人は、人が『出て行くこと』という

しるししかおそらく見いだすことがありません。すなわち、自分から出て行くこと、礼拝の

うちに神を求めて出て行くこと、出て行って、あなたにゆだねられたものをあなたの民に与

えることです。そうすれば、あなたの民は、あなたが何者であり、あなたの名が何であり、

あなたのアイデンティティが何であるかをあなたが感じ、また味わうことを可能にします。

そして、主がご自身に仕える者に約束したものの百倍の喜びを与えてくれることでしょう。

もしあなたが自分から出て行かなければ、油は悪臭を放つようになり、塗られた油が実りを

もたらすことはありません」（22）。教皇聖ヨハネ パウロ二世が述べるとおり、「教会の中

で、そして教会のために、司祭は、頭であり牧者であるイエス キリストを秘跡的に示しま

す。キリストのことばを権威をもって宣言し、とくに洗礼とゆるしと聖体の秘跡の中で、キ

リストのゆるしのわざと救いの犠牲のわざを繰り返し、キリストのように自分自身をすべて

与えるまでの愛を示し、民を一つに集め、キリストによって聖霊のうちに御父へと導きま

す」（23）。このように司祭召命は、世がしばしば無視するにもかかわらず、深い渇きを抱い

ている兄弟に謙遜に奉仕する喜びと労苦の中で成長します。神の忠実であわれみ深い愛を信

じ、その信頼の置ける証人と出会うこと、これこそが福音宣教の主要な道です。 

 

24 急速なスピードと、インターネットによってつながりすぎることの不安によって特徴づ

けられる現代世界は、わたしたちをしばしば熱狂的にし、活動主義へと駆り立てます。こう

した世界において、この使命への忠実を阻む少なくとも二つの誘惑が存在します。一つは、



10 

 

効率主義です。効率主義によって、一人ひとりの人の価値は、効率によって、すなわち活動

と成し遂げた計画の質によって量られます。この考え方によれば、あなたが何をするかのほ

うがあなたが何者であるかよりも優先され、精神的なアイデンティティの真の序列が逆転

します。第二の誘惑は、これとは対照的に、一種の静寂主義として示されます。現状に恐怖

を抱いたわたしたちは、自分自身のうちに退避し、福音宣教の課題を拒絶し、怠惰で敗北主

義的なアプローチをとることになります。その反対に、喜びと情熱に満ちた奉仕職は――あ

らゆる人間的な弱さにもかかわらず――、現代社会のあらゆる次元、とくに文化、経済、政

治を福音化する務めに熱意をもって取り組むことができ、また取り組まなければなりませ

ん。なぜなら、すべてのものはキリストのもとに一つにまとめられるからです（エフェ 1 

10 参照）。これら二つの誘惑に打ち勝ち、奉仕職を喜びをもって実り豊かに生きるために、

すべての司祭は与えられた使命、すなわち司祭叙階によって司教から授けられた恵みに忠実

にとどまらなければなりません。忠実と使命は、教皇聖ヨハネ パウロ二世がわたしたちに

教えたパラダイムを受け入れることを意味します。教皇聖ヨハネ パウロ二世は、牧者とし

ての愛が司祭生活を統一する原理であることをすべての人に思い起こさせたからです（24）。

牧者としての愛、すなわちよい羊飼いの愛の炎を生き生きと保つことによって、すべての司

祭はすべての日々の生活のうちにバランスを見いだし、教会の教えに従って何が益となり、

何が役務の〈特性〉（proprium）であるかを識別することができるのです。 

 

25 観想と活動の調和は、性急な行動計画の採用や単純に活動のバランスをとることによ

ってではなく、役務において〈復活の次元〉を中心に置くことによって追求されるべきです。

いかなる場合においても、自らを惜しみなくささげることが祈りと勉学と司祭の兄弟愛を放

棄することを伴うことがあってはなりません。むしろ反対に、それは、世の救いのために死

んで復活した主イエスへと方向づけられるかぎりにおいてすべてのものをそのうちに包含

するような地平とならなければならないのです。このようにして叙階においてなされた約束

も実現されます。この約束は、物質的な善からの離脱とともに、司祭の心の中で、神のみ旨

を粘り強く追求し、それに従う態度を形づくり、そこから、司祭のあらゆる活動の中でキリ

ストを示すことを可能にします。このことはたとえば、時として役割上、やむをえず公共の

場に身をさらさなければならない場合にも、あらゆる個人主義と自己顕示が避けられると

きに実現されます。すべての司祭は、聖なる典礼の中で祝う神秘によって養成されることに

より、次の責務を負います。すなわち、「キリストがとどまるために姿を消すこと、キリス

トが知られ、栄えるために小さくなること、すべての人がキリストを知り、キリストを愛す

る機会を欠くことがないために徹底的に自分をささげることです」（25）。そのため、メディ

アへの露出、〈ソーシャルメディア〉をはじめとした今日利用可能なあらゆる手段の利用を、

福音宣教への奉仕を識別の基準としながら、賢明に評価しなければなりません。「『わたしに

は、すべてのことが許されている』。しかし、すべてのことが益になるわけではない」（一コ

リ 6 12）。 



11 

 

 

26 司祭はあらゆる状況において、節度のある貞潔な生活のあかしを通じて、現代社会に見

られる真正で真実な人間関係への深い渇望に対する効果的な答えを示すように招かれます。

このことは、「人類家族のきずな、かかわり、兄弟愛、これらを広げるための生きたパン種」

であり、「主との関係、人との関係、家庭での関係、共同体での関係、すべてのキリスト者

どうしの関係、社会集団間の関係、諸宗教間の関係、被造物との関係」を「はぐくむことの

できる」（26）教会をあかしすることを通して行われます。そのために、司祭と信徒は――

ともに――真の固有な〈宣教的な回心〉を行う必要があります。この〈宣教的な回心〉は、

司牧者の指導の下に、キリスト教共同体を「信者が家庭や職場といった社会において果たす

宣教への奉仕を第一義と考えるように」方向づけます。そうすれば、シノドスが述べたとお

り、「自分を中心に据えずに宣教へと方向づけられ、職業や、社会 文化 政治の活動によ

って、信仰をさまざまなしかたで生きてあかしする多くの人の責務を支えるよう求められて

いる小教区の姿が、いっそう明確になるでしょう」（27）。 

 

忠実と未来 

27 2 つの公会議文書の 60 周年と、これらを具体化し現実化するためにわたしたちがとも

に行うように招かれている歩みが、教会における召命の新たな聖霊降臨をもたらし、役務と

しての祭司職への聖なる多くの忍耐強い召命を引き起こし、こうして主の収穫のための働き

手が決して欠けることがないようになることを、わたしは願います。そして、召命を推進し、

収穫の主に絶えざる祈りをささげることに徹底的に取り組もうとする願いが（マタ 9  37－

38 参照）、わたしたち皆のうちにあらためて呼び覚まされますように。 

 

28 しかし、祈りとともに、――とくに世界の一部の地域における――司祭召命の不足は、

すべての人が教会の司牧的実践における生産性を検証することを求めます。たしかに、この

危機の理由はしばしば複雑で多面的であり、とくに社会的 文化的状況によります。しかし、

同時にわたしたちは、若者に、力強い、自由をもたらす提案を行う勇気をもたなければなり

ません。そして、部分教会の中で「その中で自分を完全にささげる召命が示され、はぐくま

れる、福音に満たされた青年司牧の環境と形態を成長させなければなりません」（28）。主は

いつも招いておられることを確信しながら（ヨハ 11 28 参照）、あらゆる司牧の場におい

て、とくに青年司牧と家庭司牧において、召命の観点をつねに念頭に置く必要があります。

あらゆる召命への気遣いなくして、未来はありません。このことを忘れないでください。 

 

29 終わりに、つねにご自分の民に寄り添い、わたしたちとともに歩み、すべての人にもた

らすべき希望と平和でわたしたちの心を満たしてくださる主に感謝します。「兄弟姉妹の皆

様。わたしたちの第一の大いなる望みはこれだといいたいと思います。すなわち、世の和解

のためのパン種となる、一致と交わりのしるしである、一致した教会です」（29）。そして、



12 

 

公会議の『司祭の役務と生活に関する教令』と『司祭の養成に関する教令』の預言的なメッ

セージに思いと心を開き、そこから教会の歩みのための糧と刺激をともにくみ取る用意が

できている司牧者と信徒の皆様に感謝します。すべての神学生、助祭、司祭を善き勧めの聖

母である、無原罪の聖なるおとめの執り成しにゆだねます。アルスの司祭ヨハネ マリア 

ヴィアンネがよくいったとおり、「司祭はイエスの心の愛です」（30）。それは習慣と失望と

孤独の暗雲を消し去る力強い愛であり、聖体のうちに満ち満ちたしかたでわたしたちに与

えられる完全な愛です。聖体に生かされた愛、司祭の愛です。 

 

 教皇在位第一年、2025 年の聖年の 12 月 8日、無原罪の聖母マリアの祭日 

ローマ、聖ペトロの傍らで 

教皇レオ十四世 

 

注 

（1）第二バチカン公会議『司祭の養成に関する教令（1965 年 10 月 28 日）』序文（Optatam 

totius）。 

（2）S. J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine, Notre Dame 2024

参照。この意味で、わたしは、今も進行中の教会研究の刷新と推進に対する『司祭の養成に

関する教令』16（Optatam totius）の呼びかけを思い起こす。 

（3）世界代表司教会議準備文書『ともに歩む教会のため――交わり、参加、そして宣教（2021

年）』1（Per una Chiesa sinodale: comunione – partecipazione – missione）、教皇フランシス

コ「世界代表司教会議設立 50 周年記念式典における演説（2015 年 10 月 17 日）」参照。 

（4）教皇ベネディクト十六世回勅『神は愛（2005 年 12 月 25 日）』1（Deus caritas est）。 

（5）同「『司祭年』閉年ミサ説教（2010 年 6月 11 日）」。 

（6）「イエスがペトロにわたしを愛しているかと聞いたのは、弟子の愛を知りたいがために

尋ねたのではなく、ご自身の愛の大きさを示そうという望みのゆえであった」（聖ヨハネ 

クリゾストモ『司祭職について』［De sacerdotio II, 1: SCh 272, Paris 1980, 104, 48-51］）。 

（7）教皇庁聖職者省『司祭召命のたまもの――司祭養成基本綱要（2016 年 12 月 8 日）』

57（Il dono della vocazione presbiterale. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis）。 

（8）教皇レオ十四世「司祭と神学生の祝祭に際しての教皇庁聖職者省主催国際会議『幸福

な司祭――「わたしはあなたがたを友と呼ぶ」（ヨハ 15  15）』参加者への演説（2025 年 6

月 26 日）」 

（9）同「神学生の祝祭の黙想（2025 年 6月 24日）」。 

（10）教皇ベネディクト十六世「一般謁見（2009 年 6月 24日）」。 

（11）第二バチカン公会議『司祭の役務と生活に関する教令（1965 年 12 月 7 日）』9

（Presbyterorum Ordinis）。 

（12）同 8。 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref3
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2021/09/07/0540/01156.html#testoinitaliano
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20161208_ratio-fundamentalis-institutionis-sacerdotalis_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref12


13 

 

（13）聖チプリアノ『主の祈りについて』（De dominica oratione, 23: CCSL 3A, Turnhout 

1976, 105 〔田聖聖〕、『中世思想原典集成 4 初期ラテン教父』平凡社、1999 年、165 頁〕）。 

（14）教皇庁聖職者省『司祭召命のたまもの――司祭養成基本綱要（2016 年 12 月 8 日）』

87－88 （Il dono della vocazione presbiterale. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis）

参照。 

（15）教皇レオ十四世「司祭と神学生の祝祭に際しての教皇庁聖職者省主催国際会議『幸福

な司祭――「わたしはあなたがたを友と呼ぶ」（ヨハ 15  15）』参加者への演説（2025 年 6

月 26 日）」。 

（16）教皇聖ヨハネ パウロ二世シノドス後の使徒的勧告『現代の司祭養成（1992 年 3 月

25日）』61 （Pastores dabo vobis ）、教皇ベネディクト十六世自発教令『ミニストロールム 

インスティトゥチオ（2013 年 1月 16 日）』（Ministrorum institutio ）参照。 

（17）第二バチカン公会議『司祭の役務と生活に関する教令（1965 年 12 月 7 日）』8

（Presbyterorum Ordinis）。 

（18）アンティオキアの聖イグナツィオ『イグナティオスの手紙――エフェソのキリスト者

へ』（Ad Ephesios, 4, 1-2: SCh 10, Paris 1969, 72〔八木誠一〕、『使徒教父文書』講談社、

1974 年、108－109 頁）。 

（19）教皇レオ十四世「シノドス チームと参加機関の祝祭参加者へのあいさつ（2025 年

10 月 24 日）」。 

（20）世界代表司教会議第 16 回通常総会最終文書『シノドス流の教会――交わり、参加、

宣教（2024年10月26日）』（Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione）。 

（21）教皇フランシスコ使徒的勧告『福音の喜び（2013 年 11 月 24 日）』104（Evangelii 

gaudium）。 

（22）同「聖香油のミサ説教（2014 年 4月 17 日）」。 

（23）教皇聖ヨハネ パウロ二世シノドス後の使徒的勧告『現代の司祭養成（1992 年 3 月

25日）』15（Pastores dabo vobis ）。 

（24）同 23参照。 

（25）教皇レオ十四世「枢機卿団とのミサ説教（2025 年 5月 9日）」。 

（26）世界代表司教会議第 16 回通常総会最終文書『シノドス流の教会――交わり、参加、

宣教（2024 年 10 月 26 日）』20、50（Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, 

missione）。 

（27）同 59、117。 

（28）教皇レオ十四世「司祭と神学生の祝祭に際しての教皇庁聖職者省主催国際会議『幸福

な司祭――「わたしはあなたがたを友と呼ぶ」（ヨハ 15  15）』参加者への演説（2025 年 6

月 26 日）」。 

（29）同「就任ミサ説教（2025 年 5月 18日）」。 

（30） «Le Sacerdoce, c’est l’amour du cœur de Jésus», in Bernard Nodet, Le curé d’Ars. Sa 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20161208_ratio-fundamentalis-institutionis-sacerdotalis_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20130116_ministrorum-institutio.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Altre_sfide_ecclesiali
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Altre_sfide_ecclesiali
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251208-una-fedelta.html#_ftnref30


14 

 

pensée, son cœur, Paris 1995, 98. 

 

略号 

CCSL Corpus Christianorum Series Latina 

SCh  Sources Chétiennes 

 


